

# Compilation of a Spirituality-oriented Educational Package and Evaluating its Effectiveness on the Existential and Social Wellbeing of Young People<sup>1</sup>

Yaser Nouri<sup>1</sup> Mansureh Hajhosseini<sup>2</sup> Bagher Talebi Darabi<sup>3</sup>

 PhD in Religions Studies, University of Religions and Denominations, Tehran, Iran (corresponding author).

Email: yasernoori56@yahoo.com; Orchid: 0000-0001-5011-3984

2. Associate Professor, Department Counseling and Educational Psychology, University of Tehran, Tehran, Iran.

Email: hajhosseini@ut.ac.ir; Orchid: 0000-0001-6937-1609

3. Assistant Professor, Department for Religions Studies, University of Religions and Denominations, Tehran, Iran.

Email: b.t.darabi@gamil.com; Orchid: 0009-0002-9044-6024



#### Abstract

The present study has been conducted with the aim of compiling a spirituality-oriented educational package and evaluating its effectiveness on the existential and social well-being of young people. This research was applied in terms of purpose and exploratory in terms of method. The statistical population of the research included young people with age

1. **Cite this article**: Nouri, Y., Haj Hosseini, M., & Talebi Darabi, B. (1402 AP). Compilation of a Spirituality-oriented Educational Package and Evaluating its Effectiveness on the Existential and Social Well-being of Young People. Journal of *Islamic Spirituality Studies*, *2*(3), pp. 105-140.

https://doi.org/ 10.22081/JSR.2024.68267.1065

■ Received: 04/01/2024 • Revised: 25/01/2024 • Accepted: 06/02/2024 • Published online: 16/03/2024

© The Authors



<sup>\*</sup> Publisher: Islamic Propagation Office of the Seminary of Qom (Islamic Sciences and Culture Academy, Qom, Iran). \*Type of article: Research Article

range of 25-40 years in Tehran in 2023. In the "qualitative stage", 15 experts and specialists in the field of psychology of religion and spirituality were examined in a targeted manner using semi-structured interviews in order to identify the components of spirituality. In the "quantitative stage", 30 people were selected as a research sample and randomly assigned to two experimental and control groups. Research tools for data collection included Paloutzian and Ellison's existential well-being scale (1982) and Keyes' social well-being scale (1998). For experiment and data analysis, the method of content validity ratio (CVR), mean statistics, standard deviation and covariance analysis were used. The qualitative findings of the research showed that spiritual therapy includes three basic components under the headings of empowerment, excellence, and connectionism. In addition, the quantitative findings indicate that the spirituality-oriented educational program has significantly increased the existential and social well-being of the youth in the experimental group compared to the control group.

#### **Keywords**

Spirituality, empowerment, excellence, connectionism, existential well-being, social well-being.



# سال ۲ • شماره ۱ • بهار و تابستان ۱۴۰۲ • شماره پیاپی ۳

# تدوین بسته آموزشی معنویتمحور و ارزیابی اثربخشی آن بر بهزیستی وجودی و اجتماعی جوانان ۱

#### ىاقر طالىي داراىي -

### منصور*ہ* حاجحسینی<sup>۲</sup>

**ي**اسر نوري ا

۱. دکتری دین پژوهی، دانشگاه ادیان و مذاهب، قم، ایران (نویسنده مسئول). Email: yasernoori56@yahoo.com; Orcid: 0000-0001-5011-3984

maii: yasernoori56@yanoo.com; Orcia: 0000-0001-5011-3984. ۲. دانشیار، گروه مشاروه و روانشناسی تربیتی، دانشگاه تهران، تهران، ایران.

Email: hajhosseini@ut.ac.ir; Orcid: 0000-0001-6937-1609

۳. استادیار، گروه دینپژوهی، دانشگاه ادیان و مذاهب، قم، ایران.

Email: b.t.darabi@gamil.com; Orcid: 0009-0002-9044-6024



### چکیده



سال دوم، شماره سوم (پیاپی ۳)،بهار و تابستان ۲۰۳

پژوهش حاضر با هدف تدوین بسته آموزشی معنویت محور و ارزیابی اثربخشی آن بر بهزیستی وجودی و اجتماعی جوانان انجام شده است. این پژوهش از نظر هدف، کاربردی و بهلحاظ روش از نوع آمیخته اکتشافی بود. جامعه آماری پژوهش شامل جوانان در سال ۱۴۰۲ با دامنه سنی ۴۰-۲۵ سالگی در سطح شهر تهران بود. در «مرحله کیفی» تعداد ۱۵ نفر از متخصصین و صاحب نظران در حوزه روان شناسی دین و معنویت به صورت هدفمند و با استفاده از مصاحبه نیمه ساختاریافته به منظور شناسایی مولفه های معنویت مورد بررسی قرار گرفتند. در «مرحله کمّی» نیز تعداد ۳۰ نفر به صورت نمونه گیری در دسترس به عنوان نمونه پژوهشی انتخاب و به شیوه تصادفی در دو گروه آزمایش و کنترل گمارده شدند. ابزارهای پژوهش جهت جمع آوری داده ها شامل مقیاس بهزیستی وجودی پالوتزین و الیسون (۱۹۸۲) و بهزیستی اجتماعی کییز (۱۹۸۲) بود. برای تجریه و تحلیل داده ها از روش نسبت روایی محتوایی لاوشه آ

۱. استناد به این مقاله: نوری، یاسر؛ حاج حسینی، منصوره و طالبی دارابی، باقر. (۱۴۰۲). تـدوین بسته آموزشی معنویت معنویت معنویت معنویت معنویت معنویت معنویت اشربخشی آن بر بهزیستی وجودی و اجتماعی جوانان. معنویت پژوهی اسلامی، ۲(۳)، معنویت معنویت معنویت البته://doi.org/ 10.22081/JSR.2024.68267.1065

<sup>🗉</sup> نوع مقاله: تخصصی؛ ناشو: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم (پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران) © نویسندگان 🗉 تاریخ دریافت: ۱۴۰۲/۱۰/۱۴ • تاریخ اصلاح: ۱۴۰۲/۱۱/۱۵ • تاریخ پذیرش: ۱۴۰۲/۱۱/۱۷ • تاریخ انتشار آنلاین: ۱۴۰۲/۱۲/۲۶

<sup>2.</sup> Content Validity Ratio

(CVR)، آمارههای میانگین، انحراف استاندارد و تحلیل کوواریانس استفاده شد. یافتههای کیفی پژوهش نشان داد که معنویت درمانی شامل سه مؤلفه اساسی تحت عناوین توانمندسازی، تعالی جویی و پیوند گرایی است. همچنین، یافتههای کمّی بیانگر آن است که برنامه آموزشی معنویت محور به طور معناداری موجب افزایش بهزیستی و جودی و اجتماعی جوانان در گروه آزمایش نسبت به گروه مهار شده است.

#### كليدواژهها

معنویت، توانمندسازی، تعالی جویی، پیوندگرایی، بهزیستی وجودی، بهزیستی اجتماعی.



1.9

در ادوار تاریخی بشر معنویت به اشکال مختلفی، چون گرایش های روحی باطنی در قالب دین، اخلاق، عرفان، تصوف، رهانت و گاه در قالب هنر، ادبیات، موسیقی و گاه در قالب جنش های ادبی، فرهنگی و اجتماعی تجربه های زیستی، دریافت های شهودی، ارتباطات محیطی و امدادهای غیبی به ماورای طبیعت و عالم غیرمحسوس تبلور می یابد. اهمت و رشد معنوبت در دهههای اخبر مورد توجه دانشمندان و متخصصان در حوزه دین و سلامت و اندیشمندان اسلامی قرار گرفته است. روانشناسان متعددی مانند به نگ، فرانکل، مزلو یار گامنت، مکدونالد او ... نیز معنویت را از زوایای مختلفی بررسی کردهاند. بونگ آ(۱۹۹۰) معنویت را تحقق در فردیت دانسته و معتقـد اسـت در مرحله فردیت خود آگاه و ناخود آگاه یکیارچه می شوند و ابعاد چند یاره وجودی انسان یکی می شود. شما تا زمانی به توحید می رسید که خود آگاه و ناخود آگاه جمعی مه انسجام و یکیارچگی می رسد یعنی بسیاری از مسائل در ناخود آگاه شماست و از آنها آگاهی ندارید به سطح ناخود آگاه بیاید، از نظر یونگ معنویت همان رسیدن به تو حمد یافتگی است (یونگ، ۱۹۶۸م؛ غباری بناب، ۱۳۹۶). فرانکل (۱۹۰۵–۱۹۹۷) معتقد است معنویت بعد روحانی و متعالی انسان است که از روح بهعنوان هستی سرچشمه می گیرد. این بعـد روحانی هسته و فعالیتهای معنوی است که ماهیت اصلی انسان را تشکیل می.دهـد و او را از سایر مخلوقات جدا می سازد. معنویت همواره به سوی بهترشدن می رود. اعتقاد به یکتایرستی و وحدت بشریت و انسانیت، لزوم تعالی خویشتن ابدیسازی وجود خویش یذرش دین ارتباط با خیدا از مظاهر آن است (فرانکل، ۱۳۸۱). مزلو آ (۱۹۷۷–۱۹۰۸) معنوبت را از مهم ترین عناصر نگرش انسان گرابانیه می دانست. وی به جای اینکه به آسیب شناسی نیازهای دینی بیر دازد، معنویت را نیاز برتر دانسته و معتقد است که

<sup>1.</sup> MacDonald

<sup>2.</sup> Cark Gustav jung

<sup>3.</sup> victor Emil Frankl

<sup>4.</sup> Maslow

1.4

نیازهای انسان به دو دسته پایه و تعالی تقسیم می شوند؛ نیازهای پایه، همان نیازهای اولیه انسان محسوب می شوند که شامل: نباز انسان به غذا، سریناه، امنیت و روابط اجتماعی است. اما نیازهای تعالی انسان، نیازهایی هستند که به ارزشهای وجود آدمی مربوط می شوند که شامل: نباز ما به خبر، زیبایی، حقیقت و عشق است. به اعتقاد وی، معنویت یکی از نیازهای والای انسان است که نقش ارزشی و بنیادی و محوی در سلسله نیازهای انسان ایفا می کند (مزلو، ۱۳۷۱). پیدمونت (۱۹۹۹) با ساخت مقیاس تعالی معنوی مفهوم معنویت به عنوان یک سازه شخصیتی مطرح ساخته است. وی معتقد است که یارادایم وسیع تری برای درک وجود دارد که از بیواسطهبودن آگاهی فردی ما فراتر می رود و همه چيز را به يک هماهنگي واحدي پيوند مي دهد. همه سنتهاي ديني از افراد می خواهند تا محدودیتهای دیدگاههای خود را که در زمان و مکان خاصی به هم پیوند خورده است، بشناسند و چشماندازی جامع از زندگی را که خواسته های بنیادین طبیعت ما را بر آورده می سازد، در نظر بگیرند (Piedmont, 1999). جانسون ۲۰۰۸) معنویت را بهعنوان یکی از ابعاد انسانیت که شامل آگاهی و خودشناسی است دانسته و گفته است: معنویت فراتر رفتن از خود در زندگی و بکیار چهشدن با کسی غیر از خود است و این آگاهی ممکن است منجر به تجربهای فراتر از خودمان باشد. وی معتقد است رشد معنوی یک ظرفیت متمایز انسان برای آگاهشدن از چیزی است که در زندگی اهمیتی حیاتی دارد و این مربوط به جهت گیری زندگی به سمت مهمترین موضوعات و مطالب است. در واقع، چیزی است که یک زندگی غنی تر، عمیق تر و پربار تر را با پرداختن محتاطانه به روح آن، تقویت می کند. از این منظر، رشد معنوی یک ارتباط متقابل ثابت، مستمر و يويا بين خط سير درون گرا و برون گراي فرد است. اين فر آيند مه اشخاص فشار می آورد تا برای برقراری ارتباط یا گنجاندن زندگی شان در کل حیات، به بيرون گرايش پيدا كنند كه اين شامل ايجاد ارتباط با خانواده، اجتماع، دنيا، خداوند و يا

<sup>1.</sup> Piedmont

<sup>2.</sup> Johnson

شکلی از حیات عمومی و جهانی می باشد. این مقوله ما را وادار می کند تا به درون خویش بیر دازیم و پتانسیل خویش را برای رشد، پادگیری، سهیمشدن و مهم بودن بپذیریم یا کشف کنیم (بنسون، روهلکه پرتن ۱، ۲۰۰۸م). همچنین، پارگامنت ۱۹۵۰) معنویت را در جستجوی امری قدسی بیان کرده و آن را یک فرآبندی می دانید که در بر گرنیده تلاش هایی است که هدف آن کشف امر قدسی و حفظ آن است و انسانها می توانند به طرق مختلفي آن را كسب كنند (Piedmont, 1997). معنويت از نظر اسلام ريشه در فطرت انسانها دارد که ارتباط انسان با خدا در اوج معنویت قراردارد، و آنچه در ورای عالم ماده روحانی، غیر مادی، و اعتقاد به وجود خداوند و پایبندی به ارزش های اخلاقی و رابطه و اتصال قلبي با خداوند، با عبادت و خضوع و پرستش فضاي آن عميـق تـر و اصیل تر می شود و در سایه معنویت دینی یکی از نیازهای روحی انسان که نیاز به موجودی قادر و توانا است بر آورده می شود. بر اثر عبادت و بندگی بن مایه های فطری در روح انسان، به صورت احساسات و عواطف و لذت نفسانی تبلور می یابد که جنبه تعالى داشته و رفتار انسان را منظم مي كنند (طباطبايي، ١٤١٧ق؛ جوادي آملي، ١٣٨٩؛ مطهري، ١٣٨٧؛ ری شهری، ۱۳۷۸؛ ساجدی، ۱۳۸۷؛ کرمی و دیگران، ۱۳۹۴). گروهی دیگر براین باورند که معنویت را بهمثابه یک گفتمان باید تعریف کرد، گفتمانی که در کنار گفتمانهای دیگری چون علم و دین قرار گیرید تا دارای رویکردی همچون، فردگرایانه بودن، تقدم تجربه ذهنبی و دروني، كاركردگرايانهبودن، كلنگري، درك روانشناختي از معنويت گرايي، التقاط و امتزاج باشد (طالبي دارابي، ١٣٩٣). و در نهايت برخي معنويت را دين شخصي شده نحوه مواجهه با جهان هستی که در آن شخص هم رفته با رضایت کامل باطن زندگی کند (ملكيان، ١٣٨٤). هرچند دين و معنويت رابطه عميقي دارند اما بين آنها نيز تفاوتهايي وجود دارد؛ بهلحاظ تاریخی معنویت ریشه در دین دارد، اما کاربردهای آن ممکن است با یک سنت دینی همراه نباشد. برخی معنویت را موضوعی گستر ده تر از دین می دانند

<sup>1.</sup> Benson & Roehlkepartain

<sup>2.</sup> Pargament

1.9

که کمتر نهادینه شده است. با وجود این، گروه دیگر معنویت را قلب دین می نامند که بهویژه در تجربههای دینی و عرفانی حاصل می شود (جان راسل، ۱۳۸۹). دین یک ساختار «نظامند از عقاید، مراسمات و سمبل هایی برای تسهیل نز دیک ساختن فر د به وجود مقدس یا وجود متعالی و همچنین برای فهم بیشتر مسئولیتها و ارتباطاتی که انسان باید با سایر افراد جامعه داشته باشیم بپذیریم» با این تعریف فرد دین دار خود را جز گروهی بداند که عقاید و اعمال آنان توسط اعضای گرو تغییر یابد. در مقابل امر معنوی یک امری شخصی است و مشترک بین هیچ گروهی نیست و ویژگیهای معنوی به خود شخص وابسته است. در مجموع می توان گفت دین به امور سازمانی، مناسک، شعائر و ابدئولو ژیها ارتباط دارد و معنویت با شخصی، تاثیر گذار ناشی از تجربه و تفکر که با انگیزه مرتبط است، در این صورت می توان معنویت را هویت فر دی و دین را هویت جمعی دانست. دریک سنخ شناسی دیگر معنویت را می توان به معنویت دینی و معنویت غیر دینی (سکولار) تقسیم کرد، معنویت دینی معنویتی است که مبتنی بر آموزههایی دینی و یا یک سنت دینی خاص باشد. معنویت غیر دینی (سکولار) آموزههای آنان متنی بر عمل گرایی محیطی و اجتماعی است که در بر گرنده معنویتهای انسان گرا، طبیعت محور و زمین محور است، و عقاید آنان ممکن است بر مبنای انکار خداوند یا وحدانیت او باشد (جعفری و همکاران، ۱۳۸۵). از ابعاد مهم زندگی انسان در کنار سلامت جسمی و روانی که ممکن است تحت تأثیر معنویت قرار گیرد، بهزیستی اجتماعی یا سلامت اجتماعی است (داویسون و جنگری ، ۲۰۱۰). بهزیستی اجتماعی به معنای «تعلق و احساس حمایت از سوی دیگران است و این احساس در جریان یک مبادله بین فردی شکل می گیرد» (Desilva, 2007). کیز و شاپیرو<sup>۲</sup> (۲۰۰۴) بر این باورند که بهزیستی اجتماعی ارزیابی شناخت فرد و چگونگی عملکردش در اجتماع و کیفیت روابطش با سار افراد و گروههای اجتماعی است که عضوی از آنهاست. بهزیستی اجتماعی به

<sup>1.</sup> Davison & Jhangri.

<sup>2.</sup> Keyes, & Shapiro.

11.

شرابط و عملکرد فرد در جامعه می بردازد و بر کیفیت ارتباطات افراد با یک دیگر تأکید دار د. افرادی که از ساز گاری اجتماعی برخور دارند در موقعتهای اضطراری از رفتار جامعه پسند پیروی می کنند و با مشارکت داوطلبانه در نهادهای خبریه به جامعه خود کمک می کنند. نوع دوستی، بخشندگی و پایبندی به روابط انسانی از ویژگی های بارز این افراد است. این رفتارها موجب پیدایش فرایندهای همحسی و همدلی می شود و رفتار نوع دوستانه را در سطح جامعه اشاعه مي دهد. همين روابط همدلانه است که وابستگی، توافق جو پی و احساس تعلق را در جامعه ارتقا می دهد (سام آرام، ۱۳۹۱). کبیز و لارسون (۲۰۰۴) بهزیستی اجتماعی را به عنوان گزارش فرد از کیفیت روابطش با افراد دیگر، نزدیکان و گروههای اجتماعی که وی عضوی از آنهاست تعریف می کنند و معتقدند که بهزیستی اجتماعی بخشی از سلامت فرد را می سنجد و شامل پاسخهای درونی فرد (احساس، تفکر و رفتار) که نشان گر رضایت یا عدم رضایت فرد از زندگی و محیط اجتماعی اش است، می باشد. عدم بر خور داری افراد جامعه از بهزیستی اجتماعی باعث می شود که آنها نتوانند با دیگران به شیوهای مطلوب تعامل برقرار کنند و به همین سبب به سمت انزوای اجتماعی کشانده می شوند و درنتیجه ميزان مشاركت اجتماعي، شكوفايي اجتماعي، يذيرش اجتماعي و انسجام اجتماعي آنان تنزل می یابد. براین اساس، میزان امیدواری، مسئولیت پذیری اجتماعی و کار آمدی آنها بهطور قابل توجهي افت مي كند (سامآرا، ١٣٨٨؛ به نقل از رضايي و نوغاني دخت بهمني، ۱۳۹۶). تقویت معنویت در سنین مختلف ساز گاری با شرایط مختلف را افزایش می دهد، نگرش فرد را نسبت به محیط پیرامونش بهبود می بخشد، هیجانات منفی و تنش ها را تعدیل مي كند، حس استقلال و قدرت دروني شخص را گسترش مي دهـد (Mullerat, etal, 2001). بُعـد مهـم دیگـر از ابعـاد زنـدگی انسـان کـه از معنویـت تـأثیر می یـذیرد، بهزیسـتی وجودي است. بهزیستي معنوي شامل دو مؤلفه تحت عنوان بهزیستي مـذهبي و بهزیستي وجودی است. بهزیستی مذهبی به رضایتمندی فرد از ارتباط با یک قدرت بر تر

1. Keyes & Larson

برمی گردد؛ درحالی که بهزیستی وجودی، به تلاش فرد برای درک هدف و معنا زندگی می یر دازد. زمانی که بهزیستی معنوی انسان به طور جدی به خطر می افتید ممکن است اختلالات روانی مانند احساس تنهایی، اضطراب و از دست دادن معنای زندگی را تجربه نماید؛ بنابراین برخوداری از حمایت مذهبی و وجودی و ارتباط با یک منبع قدرت برتر مى تواند به بهبود كيفيت زندگى كمك كند (Mahdavi, et al, 2019). بهزيستى وجودى مشابه جهت گیری شناختی به معنویت و باورهای ماوراء طبیعی، بـا ادراک فـرد از خـود ارتباط دارد. بهزیستی و جودی به طور خاص تر با ارزیابی کارکردهای فرد مرتبط است و در این بُعد، افراد خودشان را کسانی میدانند که بهطور مناسبی با استرسها و رو بدادهای زندگی مقابله می کنند و با آن انطباق می یابند ( McIntosh & Spilka, 1990 ) بازدهای زندگی مقابله می کنند و با آن انطباق می ایند ادهای ایند کی مقابله می کنند و با آن انطباق می ایند ادهای ایند کنند و با آن انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کنند و با آن ان انطباق می کند و با آن اند و با آن ان انطباق می کند و با آن ان انطباق می کند و با آن اند و با Wilber, 2000 (Shedlock & Cornelius, 2003 (& Dell, 2006)؛ به نقل از لاری و همکاران، ۱۳۹۲). معنویت یکی از توانمندی های شخصیتی انسان است که شیوه کنار آمدن و راهبر دهای حل مسئله را برای او فراهم می کند (Mullerat, et al, 2001) و به عنوان یک منبع از حمایت اجتماعی در برابر سردر گمی و چالشها احساس معناداری را در درونشان ایجاد می کند و منجر به مهار غیر مستقیم پیشامدها می گردد و بدین ترتیب مقدمات رشد و بالندگی انسان را آماده می سازد. افرادی که در حیطه معنوی به صورت سالم و منسجم پرورش می یابند می توانند در زمینه ارتقای سلامت جسمی و روانی خودشان موثر واقع شوند. معنویت درمانی می تواند به جوانان کمک کند به خویشتن واقعی یی ببرند، از انزوا و تنهایی اجتناب نمایند، هویت خود را شناسایی و تایید نمایند و در شرایط سخت به یک منبع قدرت فنانایذیریناه برده و تکیه کنند. محققان این دو متغیر وابسته یعنی بهزیستی اجتماعی و وجودی را به این خاطر انتخاب نمودند که در جامعه ایران بر مبنای یژوهشهای صورت گرفته بسیاری از جوانان بهلحاظ اجتماعی گرفتار آسیبهای اجتماعي و انحرافات اخلاقي شدهاند و همچنين نسبت به سالهاي گذشته ديـن گريـز و يوج گرا گشته اند. با توجه به مطالب فوق الذكر، هدف پـ ژوهش حاضر، تـ دوين بسته آموزشي معنويت محور و ارزيابي اثربخشي آن بر بهزيستي وجودي و بهزيستي اجتماعی جوانان در سطح شهر تهران بود.

# ۱. روش پژوهش

پژوهش حاضر از نظر هدف، کاربردی و بهلحاظ روش از نوع آمیخته اکتشافی بود. اولویت این طرح به روش شناسی کیفی است و داده های کمی در درون آن قرار می گیرند و بیشتر نقش حمایتی دارند. مطابق با این طرح پژوهشی، فرایند انجام پژوهش به شرح ذیل صورت گرفته است:

الف) مرحله «كيفي "»: در اين مرحله براى شناسايي و استخراج منابع مربوط به معنویت و تأثیر آن بر زندگی انسان کلیدواژههای پروتکل آموزشی ازجمله: معنویت، بهزیستی اجتماعی و بهزیستی وجودی، در پایگاههای علمی الزویر، واپلی، پابمـد، تیلـور و فرانسیس، اسیرینگر، ای. یی. ای، نورمکس، سیویلیکا، مگیران و ایرانداک در بازه زمانی، ۲۰۰۰ تا ۲۰۲۲ جستجو شد. این جستجو گری به بازیابی ۷۵ سند علمی منتج شد که پس از بررسی اولیه، ۴۲ سند کاملاً مرتبط با معنویت و اثربخشی آن بر زندگی روزمره مبنای مطالعه قرار گرفته و به صورت نظام مند بررسی شدند. هدف از انجام جستجوی مروری این بود که دیگر مدلها را شناسایی کنیم و اساسا بدانیم که دیگران چه نگاهی به معنویت دارند و از چه مفاهیمی تشکیل شده است و جهت گیری پرسشها به منظور مصاحبه با متخصصان معنویت باید در حیطه هایی تنظیم شوند. به منظور تحلیل مقالات از راهبر د تحلیل متون واش و وارد (۲۰۱۳) استفاده شد. هدف این تحلیل، كشف اين موضوع بود كه معنويت از نظر متخصصان خارجي و داخلي شامل چه مولفه هایی بوده و نواقص آن را شناسایی کنیم تا در پروتکل جدید لحاظ شود. این روش تحلیل از مناسب ترین روش ها برای بررسی و تحلیل اسناد مکتوب به شمار می رود كه طي آن، محتوا به صورت نظام مند، تحليل و مفاهيم موردنظر از اسناد مكتوب استخراج مى شود (Wach & Ward, 2013). در اين مرحله، منابع منتخب به طور عميق مطالعه و بررسی شدند. مراحل این بررسی براساس روش مذکور به شرح زیر بوده است:

١. تعيين ملاكهاي انتخاب متون و اسناد: ملاك اصلى در انتخاب متون و اسناد



<sup>1.</sup> Qualitative

<sup>2.</sup> Wach & Ward

عبارت بود از سودمندی منابع در پاسخگویی به مسئله پژوهش و بهروزبودن منابع.

۲. گردآوری منابع و متون: در این مرحله، با توجه به ملاکهای تعیین شده کتب، مقالات و رساله ها گردآوری شدند.

۳. مرور اولیه منابع: در این مرحله، عناوین و چکیده های منابع مطالعه کرده و مرتبط ترین منابع با مسئله پژوهش، انتخاب شدند.

۴. شناسایی ویژگیهای موردنظر از روش فیشبرداری.

۵. مرحله پایانی شامل حذف داده های مشابه، تجمیع داده ها و طبقه بندی آن ها مطابق با مسئله یژوهش بود.

2. پس از آنکه مفاهیم مهم را از مرور مقالات استخراج شده به متخصصان ارائه گردید و براساس دیدگاه متخصصان خلاءها را جویا شده و سپس یک پروتکل را مبنای نظر متخصصان تنظیم نموده و با روش نسبت روایی محتوایی لاوشه (CVR) تجزیه و تحلیل کردیم و در نهایت جلسات و مولفههای آموزشی را مشخص و تدوین کردیم.

در پایان، براساس یافته های حاصل شده از این پژوهش منظور ما از معنویت: «معنویت فراروندگی از زندگی روزمره و اتصال به یک امر مقدس و یا نیرویی فوق طبیعی که بر همه ابعاد انسان از جسم و روان گرفته تا شناخت رفتار اثر گذاشته تا به آرامش درون برسد، به گونهای که شخص بتواند در شرایط گوناگون زندگی به خصوص به هنگام ناکامی ها، تاب آوری بالایی داشته باشد و با توسل به امر مقدس، بهره مندی از نیایش و آگاهی از توانمندی های درونی خود در رسیدن به تعالی گام بردارد».

پس از طی شدن مراحل فوق جهت پروتکل آموزشی معنویت محور با دامنه سنی ۲۵-۴۰ سال یک رویکرد آموزشی نوین تحت عنوان «برنامه آموزشی معنویت محور برای جوانان» در قالب ۸ جلسه ۱.۵ ساعته به منظور آشنایی آنان با مولفه های معنویت و چگونگی کاربست آن در زندگی روزمره تدوین شد. تقریبا ده مدل خارجی مبنای نظری این پروتکل آموزشی بوده است و از مطالب قرآنی هم استفاده نمودیم. مزیت این مدل نسبت به دیگر مدل ها این است که جامعیت بیشتری دارد و مطابق با ارزش های

فرهنگ ایرانی است. منطق چیدمان جلسات براساس شکل گیری آنها در طول دوره تحول انسان مطابق با نظریه جان بالبی است.

ب) مرحله «کمّی» ! این مرحله شامل اعتباریابی برنامه آموزشی معنویت محور و تأثیر آن بر بهزیستی اجتماعی و وجودی جوانان، اجرا و ارزیابی کارآمدی آن بود. پس از تهیه نسخه اولیه بسته آموزشی، با هدف تعیین روایی صوری و محتوایی، جهت ارزیابی در اختیار چند متخصص در قلمرو آن قرار گرفت. سپس با استفاده از یک طرح نیمه آزمایشی از نوع پیش آزمون – پس آزمون با گروه کنترل بر روی گروهی از جوانان به عنوان نمونه پژوهش اجرا شد. آزمودنیهای گروههای آزمایش و کنترل طی مراحل پیش آزمون – پس آزمون با استفاده از پرسش نامههای استاندارد مورد ارزیابی قرار گرفتند. گروه آزمایش طی ۸ جلسه آموزش معنویت محور را دریافت نمودند درحالی که گروه کنترل (انتظار) هیچ گونه آموزشی دریافت نکردند و به زندگی عادی و معمول خودشان ادامه دادند؛ اما پس از اتمام پژوهش مطابق با اصل اخلاقی داکا تحت آموزش معنویت محور قرار گرفتند.

جامعه آماری پژوهش شامل جوانان در سال ۱۴۰۲ با دامنه سنی ۴۰-۲۵ سالگی در سطح شهر تهران بود. در «مرحله کیفی» تعداد ۱۵ نفر از متخصصین و صاحبنظران در حوزه روان شناسی دین و معنویت به صورت هدف مند و با استفاده از مصاحبه نیمه ساختاریافته به منظور شناسایی مولفه های معنویت مورد بررسی قرار گرفتند. در «مرحله کمّی» نیز تعداد ۳۰ نفر به صورت نمونه گیری در دسترس به عنوان نمونه پژوهشی انتخاب و به شیوه تصادفی در دو گروه آزمایش و کنترل گمارده شدند. گال، گال و بورگ ۲۰۰۷) معتقدند برای اعتبار و تعمیم پذیری یک تحقیق آزمایشی، حجم نمونه باید دست کم ۳۰ نفر در دو گروه آزمایش و گواه باشد. ملاکهای تشخیصی جهت ورود به پژوهش شامل بهرههوشی طبیعی، عدم ابتلا به اختلالات روان پزشکی و

<sup>1.</sup> Quantitative

<sup>2.</sup> Gall, Gall & Borg

دارابودن سن میان ۲۵ تا ۴۰ سالگی بود و ملاکهای تشخیصی جهت خروج از پژوهش نیز شامل داشتن دو جلسه غیبت در جلسات آموزشی و مصرف داروهای روان پزشکی بود. قبل از اجرای پژوهش به آنها فرم رضایتنامه دادیم و تکمیل کردند. به منظور سنجش بهرههوشی شرکت کنندگان از آزمون و کسلر نسخه بزرگ سالان و جهت ارزیابی آنها در راستای عدم ابتلا به اختلالات روان پزشکی از یک متخصص روان شناسی بالینی استفاده کردیم. در پایان، برای تجریه و تحلیل داده ها از روش لاوشه (CVR)، آماره های میانگین، انحراف استاندارد و تحلیل کوواریانس استفاده شد.

# ۲. ابزارهای پژوهش

#### ۱-۲. بهزیستی وجودی

مقیاس بهزیستی معنوی در سال ۱۹۸۲ توسط پالوتزین و الیسون طراحی شد. این ابزار سنجشی شامل ۲۰ پرسش و دو زیرمقیاس است. پرسشهای شماره فرد آن مربوط به بهزیستی مذهبی است که تجربیات افراد از ارتباط رضایت بخش با خدا را می سنجد. و پرسشهای شماره زوج مربوط به بهزیستی وجودی است که احساس هدفمندی را اندازه گیری می کند. پرسشهای این مقیاس به صورت طیف لیکرت شش درجه ای نمره گذاری می شوند و از کاملاً موافق تا کاملا مخالف را در بر می گیرد. پالوتزین و الیسون در مطالعهای آلفای کرونباخ ۱۹.۱، ۹۱. و ۹۳. را برای بهزیستی مذهبی، بهزیستی وجودی و معنوی گزارش نمودند. در پژوهش دهشیر و همکاران (۲۰۰۷) ضریب ضریب آلفای کرونباخ برای بهزیستی معنوی، مذهبی و وجودی به ترتیب ۹۲.۰، ۲۸ و کلا گزارش شده است؛ همچنین، در پژوهش مهدوی و همکاران (۲۰۱۹) ضریب آلفای کرونباخ برای بهزیستی معنوی، مذهبی و وجودی به ترتیب ۲۸،۰ ۷۸ و ۸۸ و را برای بهزیستی معنوی، مذهبی و وجودی به ترتیب ۲۸،۰ ۷۸ و ۸۸ و را بست آمده است که به لحاظ آماری مورد تایید است.

<sup>1.</sup> Content Validity Ratio

#### ۲-۲. بهزیستی اجتماعی

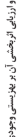
ابزار مورد نظر در پژوهش حاضر، پرسش نامه ۳۳ سوالی بهزیستی اجتماعی است که توسط کییز (۱۹۹۸) براساس مدل نظری خود از سازه ی بهزیستی اجتماعی تهیه شده است. او طی دو مطالعه بر روی دو نمونه ۳۷۳ و ۲۸۸۷ نفری در آمریکا، با استفاده از تحلیل عوامل، مدل ۵ بعدی بکار رفته در پرسش نامه خود را از نظر تجربی مورد تایید قرار داده است. ابعاد این مقیاس، شامل یکپارچگی اجتماعی، پذیرش اجتماعی، مشارکت اجتماعی، شکوفایی اجتماعی و چسبندگی اجتماعی است. در پژوهش حیدری و غنایی (۱۳۸۷) پایایی این پرسش نامه با ضریب الفای کرونباخ برابر با ۳۸، ما ۱۸۰۰ ما ۱۸۰۰ و ۸۰۰ است که بهلحاظ آماری مورد تایید می باشد.

#### جدول(۱): رئوس جلسات معنویت درمانی

| محتوا                                               | هدف                                        | جلسات      |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------|------------|
| - صحبت درمورد عمل بخشیدن و آسیب شناسی خطاها         |                                            |            |
| - تمرین دفتر چه ارزیابی خود                         |                                            |            |
| - بیان تجارب مثبت پس از عفو کردن خود و یا طرف       | ذهن آگاهی و بخشایش                         | جلسه       |
| مقابل                                               | گری در اینجا و اکنون                       | اول        |
| - تمرین «گوشدادن به ندای جسم و روان»                |                                            |            |
| – تمرین تمرکز بر روی جسم در اینجا و اکنون           |                                            |            |
| - بررسی دفترچه ارزیابی خود و تجارب تمرین هفته گذشته |                                            |            |
| - صحبت در خصوص تاب آوری و ایفای نقش در شرایط        | تابآوری روانشناختی و                       | <u>ځ</u> . |
| سخت                                                 | ه به وری روان ساختی و<br>معنایابی در زندگی | جلسه دوم   |
| - شناسایی توانمندیهای خود                           | معمایابی در ربید نی                        | •          |
| - شکل دهی یک نگرش مثبت نسبت به دنیا و طبیعت         |                                            |            |



| محتوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | هدف                                                                                          | جلسات      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| - بررسی دفتر چه ارزیابی خود - تبیین امید براساس دیدگاه اشنایدر و بحث بر روی آن - تمرین خوداتکایی و احساس ارزش مندی و جودی - تمرین انتخاب توان مندی و کامرواسازی روانی در زمینه رسیدن به اهداف                                                                                                                                          | امید به زندگی و تأکید بر<br>خودشکوفایی                                                       | جلسه سوم   |
| - بررسی دفتر چه ارزیابی خود  - تمرین اذکار نویدبخش  - ادغام مفهوم دعا و خودکنترلی  - آگاهی در مورد الگوی رابطه با خداوند  - تمرین ابراز گری احساسات نسبت به خدا، خود  و دیگران                                                                                                                                                         | دلبستگی به خدا و<br>راهبردهای تقویت آن<br>(ذکر، دعا و نیایش)                                 | جلسه چهارم |
| بررسی دفتر چه ارزیابی خود  گفتگوی بین فردی و درونی در یک بافت صمیمانه در  خصوص عشق به خداوند  تعمق در شگفتی های نظام آفرینش و پیبردن به جنبه  آرامش بخشی آنها  تمرکز بر پیوندجویی صمیمانه با دیگران و  گره گشایی از مشکلات آنها به منظور کسب رضای  خداوند  آگاهی نسبت به یاری نمودن خداوند در طول گستره  حیات به خصوص در اینجا و اکنون | عشقورزی به خداوند از<br>روش درک جلوههای<br>زیبایی شناختی طبیعت و<br>ترویج روحیه<br>سپاسگزاری | جلسه پنجم  |



| محتوا                                                                                                                                                                                                                                                                                  | هدف                                      | جلسات     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------|
| <ul> <li>بررسی دفتر چه ارزیابی خود</li> <li>تمرین تجربه انتخاب و مسئولیت پذیری</li> <li>تمرین موانع عمل آزادانه</li> <li>توضیح شیوههای مسئولیت گریزی</li> <li>تمارین مبتنی رویکرد گشتالت (پرلز)</li> <li>برای افزایش مسئولیت پذیری</li> <li>تمرین ناظر بیرونی و ارزیابی خود</li> </ul> | مسئولیت پذیری و نقش آن<br>در سعادت انسان | جلسه ششم  |
| - بررسی دفتر چه ارزیابی خود  - جمع گرایی و خدمت به مردم  - تأکید بر وابستهبودن انسان به خداوند  - تشریح اهمیت حج، جهاد، نماز و روزه  - تبعیت جویی از قرآن کریم به مثابه برنامه زندگی  سعادت مندانه                                                                                     | بندگی خدا و غایتنگری                     | جلسه هفتم |
| - بررسی دفتر چه ارزیابی خود - تقوا و پرهیزگاری در پندار، گفتار و رفتار - آسیبهای اجتماعی-فرهنگی و سوگیری شناختی نسبت به خدا و عالم غیب - تشریح آیات قرانی مرتبط با عالم غیب                                                                                                            | ایمان و باورمندی به عالم<br>غیب          | جلسه هشتم |

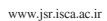
# جدول(۲): روایی بسته آموزشی معنویت محور براساس روش نسبت روایی محتوایی لاوشه(CVR)

| وضعيت | شاخص | نامناسب | مناسب اما نیازمند اصلاح | مناسب | جلسات آموزشی |
|-------|------|---------|-------------------------|-------|--------------|
| پذیرش | ۰.۷۳ | *       | ۲                       | ١٣    | جلسه اول     |
| پذیرش | ۰۸۰  | •       | 1                       | 14    | جلسه دوم     |
| پذیرش | ۰۸۰  | *       | ١                       | 14    | جلسه سوم     |
| پذیرش | ١    | •       | •                       | 10    | جلسه چهارم   |
| پذیرش | ۰۸۰  | •       | 1                       | 14    | جلسه پنجم    |
| پذیرش | ۰.۷۳ | •       | Y                       | ١٣    | جلسه ششم     |
| پذیرش | ١    | •       | •                       | 10    | جلسه هفتم    |
| پذیرش | ١    | •       | •                       | 10    | جلسه هشتم    |

مطابق جدول فوق، با توجه به تعداد ۱۵ نفر داور، دست کم مقدار قابل قبول برای CVR برابر با ۴۹. است و اگر شاخص CVR برای هدفی کمتر از ۴۹. باشد آن هدف بایستی بازنگری یا حذف شود که با توجه به بررسی انجام شده هیچ یک از اهداف کمتر از حد معیار مربوطه قرار ندارند؛ بنابراین، به طور کلی، نسبت روایی محتوایی (CVR) در ضرورت مورد تأیید قرار گرفته است.

جدول (٣): میانگین و انحراف معیار پیش آزمون و پس آزمون متغیرهای پژوهش

| وه کنترل     | گروه کنترل |                      | ا گروه آزمایش |          |                |
|--------------|------------|----------------------|---------------|----------|----------------|
| انحراف معيار | میانگین    | میانگین انحراف معیار |               |          | زمان           |
| ۲.۶۶         | 77.77      | 1.49                 | 77.99         | پیشآزمون |                |
| ۲.۷۷         | 1.07       | 7.98                 | 47.44         | پسآزمون  | بهزیستی و جودی |



| وه کنترل     | گروه کنترل |              | گروه آزمایش |          |                 |
|--------------|------------|--------------|-------------|----------|-----------------|
| انحراف معيار | میانگین    | انحراف معيار | میانگین     |          | زمان            |
| 1.91         | 19         | 1.48         | 14.78       | پیشآزمون |                 |
| 1.9 Y        | 11.49      | 7.19         | 70.77       | پسآزمون  | همبستگی اجتماعی |
| ۲.۳۸         | 14.99      | 1.99         | 149         | پيشآزمون |                 |
| ۲.۲۱         | 14.46      | 1.49         | ۲۳.۵۳       | پسآزمون  | انسجام اجتماعي  |
| 1.70         | 19.77      | ۲.۰۹         | 14.49       | پيشآزمون |                 |
| 1.0.         | 10.4.      | ۲.۰۳         | ۲١          | پسآزمون  | مشاركت اجتماعي  |
| ۲.۰۱         | 19.98      | 7.10         | 19.78       | پيشآزمون |                 |
| ۲.۰۵         | 14.99      | 1.97         | 70.07       | پسآزمون  | پذیرش اجتماعی   |
| ٣.١٩         | 17.77      | 7.77         | 10.1.       | پیشآزمون |                 |
| Y. 4 9       | 149        | 7.41         | ۲۳.۶۰       | پسآزمون  | شكوفايي اجتماعي |

یافتههای جدول (۳) حاکی از افرایش نمرات بهزیستی وجودی و اجتماعی و همبستگی اجتماعی، انسجام اجتماعی، مشارکت اجتماعی، پذیرش اجتماعی، و شکوفایی اجتماعی) در پسآزمون گروه آزمایش نسبت به پیشآزمون و نسبت به گروه کنترل است. برای انجام تحلیل کواریانس و رعایت مفروضههای آن از آزمون لوین و ام باکس استفاده شد. یافتههای آزمون لوین حاکی از برقراری مفروضه همگنی واریانس گروههاست و معنادارنبودن آزمون ام. باکس برای هیچ یک از متغیرها حاکی از برقراری شرط همگنی ماتریسهای واریانس -کوواریانس و فرض برابری واریانس های درون آزمودنیها بود.

# جدول(۴): نتایج تحلیل کوواریانس چندمتغیری برای مقایسه گروه کنترل و آزمایش بر روی متغیرهای پژوهش

| اندازه<br>اثر | P    | درجه آزادی خطا | درجه آزادی فرضیهها | F      | آزمون ارزش |                   |
|---------------|------|----------------|--------------------|--------|------------|-------------------|
| ۵۹. ۰         | •.•• | ۲۱             | ۶                  | 96.011 | ۹۶۵. ۰     | اثر پیلایی        |
| ۹۶۵. ۰        | •.•• | ۲۱             | ۶                  | 96.011 | ۰.۰۳۵      | لامبداي ويلكز     |
| ۰.۹۶۵         |      | 71             | ۶                  | 98.001 | ٧.۵٩٢      | اثر هتلينگ        |
| ۰.۹۶۵         |      | 71             | ۶                  | 98.001 | 77.097     | بزرگترین ریشه روی |

# جدول(۵): نتایج تحلیل کوواریانس چند متغیری بر روی متغیرهای پژوهش

| اندازه اثر | P        | F      | میانگین مجذورات | df | مجموع مجذورات | ت    | متغير منبع تغييران |
|------------|----------|--------|-----------------|----|---------------|------|--------------------|
| ٠.٧٧٠      | • .• • • | 16.964 | ۲۲۸۶۲۲۶         | ١  | 9979.177      | گروه | بهزیستی وجودی      |
|            |          |        | ۷.۲۰۸           | ۲  | 144.4.4       | خطا  | بهریستی وجودی      |
| ٠.٩۶۵      | • .• • • | 89.779 | 108.181         | ١  | 105.181       | گروه | ه دستگا حتماء      |
|            |          |        | 4.717           | 49 | 117.70.       | خطا  | همبستگی اجتماعی    |
| ۰.۶۲۷      | *.***    | 44.970 | V6A.6A1         | ١  | ۵۷۸ ۵۸۱       | گروه | انسحاء احتماعي     |
|            |          |        | 4.751           | 77 | 11            | خطا  | انسجام اجتماعي     |
| ٠.۶۶١      | •.••     | ۵۰.۷۹۵ | 173.057         | ١  | 174.00        | گروه | مشار کت احتماع     |
|            |          |        | 3.407           | 49 | ۱۸۵.۸۸        | خطا  | مشاركت اجتماعي     |
| ٠.٧٣٠      | •.••     | ۲۵۱.۰۷ | 474 644         | ١  | 4V4 AV4       | گروه | يذيش احتماعي       |
|            |          |        | 4.177           | 49 | 1.7.444       | خطا  | پذیرش اجتماعی      |
| ٠.۶٧۶      | *.***    | ۵۴.۲۵۴ | ۳۰۱.۴۱۸         | ١  | ٣٠١.۴١٨       | گروه | شكوفايي اجتماعي    |
|            |          |        | ۵.۵۵۶           | 49 | 188.881       | خطا  | ٠٠٠ ي ٠٠٠ ي        |

# بحث و نتیجه گیری

معنویت دربردارنده عمیق ترین ارزشها و معانی نسبت به روح انسان است و کمک می کند تا به پتانسیل کامل دست یابد (شلدراک، ۲۰۰۷). از دیدگاه الکینز و همکاران (۱۹۸۸) معنویت دارای یک ساختار ۹ مولفهای شامل روحانی یا فرامادی، معنا و هدف زندگی، داشتن رسالت در زندگی، تقدس در زندگی، اهمیتدادن به ارزشهای مادی، نوع دوستی، آرمان گرایی، آگاهی از تراژدی و ثمرات معنوی است. معنویت، جستجوی معنا و هدف به منظور ارتباط با منبعی مقدس یا واقعیتی غایی است. مداخلهی معنوی، بهعنوان یک روش درمانی موثر در سالهای اخیر، مورد توجه قرار گرفته است (وست، بهعنوان یک روش درمانی موثر در سالهای اخیر، مورد توجه قرار گرفته است (وست، انسان می تواند معنا و مفهوم زندگی خود را درک کند. به همین دلیل است که معنویت، پیش بینی کنندهای قوی برای امید و سلامت روان و منبعی مهم در سلامت جسمانی و بهبود وضعیت بیماری است (مین اسلام که معنویت، بهبود وضعیت بیماری است آموزشی معنویت محور و ارزیابی اثربخشی آن بر بهبوری و اجتماعی برای جوانان انجام شد. در بُعد کیفی، تحلیل روایی محتوا نشان داد یکی از مضامین اصلی در برنامه آموزشی معنویت محور، مفهوم

30 31 50 (1993)

«تو انمندسازی» است که شامل زیر شاخههای مسئولت پذیری، خو دآگاهی، و تاب آوری می باشد. مطابق با نظر متخصصان، افراد معنوی نسب به سایرین در طول زندگی برای مساوات طلبی، بهبود سلامت روانی و جسمانی، رعایت اصول اخلاقی، فهم و حل مسائل زندگی، میل به تکامل و زیستن در زمان حال، تفکر خودانعکاسی، بینش نست به نقاط قوت و ضعف خود و محیط پیرامون، تمایز یافتگی و تعالی نفس، بردیاری در برابر مشکلات زندگی، اندیشهورزی در خصوص معنای زندگی، خودشکوفایی و غلبه بر ترس از تنهایی اهمیت بیشتری قائل بوده و همواره سعی در پیادهسازی آنها دارند. دومین مضمون از مضامین اصلی در برنامه آموزشی معنویت محور، مفهوم «تعالى جويى» است كه شامل زير شاخه هاى ايمان، ذكر، دعا و نيايش، خداباورى، و تو کل به خدا می باشد. همسو با نظر متخصصان، افراد معنوی نسبت به دیگر افراد در زمینه های باورمندی به زندگی اخروی و حیات جاودانه، اجتناب از شک و تر دید نسبت به صفات خداوند، یذیرش عالم غیب براساس آیات قرانی، پرهیز از تفکرات سوگیرانه نسبت به خداوند و عالم غیب، یاد خداوند با خواندن نماز، اجرای دستورات و فرامین الهيى، ارتباط قلبي باخداوند جهت كاهش رنج، كسب آرامش دروني و سلامت جسماني، شكل دهي رابطه خصوصي با خداوند، كاهش اضطراب وجودي و اتصال به منبع قدرت، انسجام و عبودیت اجتماعی، استمدادطلبی ازیک نیروی برتر برای فائق آمدن بر مسائل و مشكلات زندگي، رهايي از يوچي و گم گشتگي ذهني، اتكا به وجودي مقدس و امر قدسي، باور به تحول در زندگي خود از طريق امر مقدس، گرایش به هدفمندی در زندگی، پیوندجویی با خداوند و احساس دلبستگی ایمن، گرایش به تعالی و حرکت از نیازهای کمبود به نیازهای رشدی، تجلی خداوند در زندگی انسان، انتخاب سبک زندگی سالم، و پایبندی به انجام مناسک جهت خشنودی خداوند قوی تر بوده و از آنها به عنوان سرمایه های وجودی یاد می کنند. سومین مضمون از مضامین اصلی در برنامه آموزشی معنویت محور، مفهوم «پیوندگرایی» است که شامل زیر شاخه های عشق ورزی، بخشایش گری، و امیدواری می باشد. براساس نظر متخصصان افراد معنوی در مقایسه با دیگر افراد در حوزههایی

نظیر فراروندگی از بتها و خصلتهای سطح پایین، ادراک حضور خداوند و تعلق خاطر نسبت به وي، نزديكي هيجاني نسبت به خداوند و بندگان صالح، ادراك شایستگی و متعالی شدن به دنبال تعامل با خداوند، یرورش نگرش خیرخواهانه نسبت به دیگران، چشم یوشی از خطای دیگران، تعدیل افکار و احساسات منفی خویش نسبت به دیگران، تجربه احساسات مثبت و تصور دریافت رحمت از جانب خداوند، ایجاد حس یویایی در زندگی فرد، آیندهنگری و ریسک یذیری هدفمند، اعتماد داشتن فرد به خداوند برای واگذاری کارها به او، و جسوربودن در مواجهشدن با مسائل و مشکلات زندگی در سطح بالاتری قرار داشته و همواره در خلوت و اجتماع احساس امنیت روانی را تجربه مىنمايند.

در بُعد کمّی، با توجه به نتایج جداول (۴) و (۵)، یافته های پژوهش بیانگر آن است که برنامه آموزشی معنویت محور به طور معناداری موجب افزایش بهزیستی وجودی جوانان در گروه آزمایش نسبت به گروه کنترل شده است(P=٠.٠٠١). این نتایج با یافته های دیگر محققان ازجمله جعفری (۱۳۹۴)، آقاجانزاده (۱۳۹۸)، پارک، لیم، نیلون، سورش و بلس (۲۰۱۳)، ادمونسون و همکاران (۲۰۰۹)، لیزن (۲۰۱۴)، شای جان و همکاران (۲۰۱۶)، گیتی چان (۲۰۱۸)، رومدان و همکاران (۲۰۲۰)، مری کالفوس، عبدالله ابو دایا و میل داد (۲۰۲۰) همخوانی دارد. در تبین این یافته می توان گفت: معنویت گرایان به انسان معنوی به نیروی بیکران، هستی متصل است و چنین خرد برتر، عقل مطلق، ناظم هستي و انرژي پيکران باور دارند. اين چنين باوري به انسان کمک می کند تا جهان هستی را دارای ناظم و ناظری بداند که بر تمامی موجودات آن اشراف دارد. این چنین ایمان و اعتقادی به وی کمک می کند تا مسئولیت خارج از توان خودقدرت خود را به خدا این قدرت ماورایی واگذار کند. از نظر بسیاری از معنویت گرایان و از جمله دین داران و بهویژه در نگرش مسلمانان، انسان معنوی در این اتصال به قدرت هستی چنان احساس امنیتی به دست می آورد ایمان به خداوند متعال چنان احساس امنیتی به فرد می دهد که در صورت رویارویی روبه روشدن با مواتع و مشکلات با و بحرانها و مصیبتها، خدا را در کنار خود حس می کند؛ احساس کرده و



امید به رحمت آوری خداوند دارد، چنان که خدا در قرآن می فرمایید: «و به این ترتیب دلگرم و امیدوار می شود. از جمله در قرآن کریم خدای تعالی فرموده است: «الّذین آمنُ وا وَتُطْمَئِنُ قُلُ وَبُهُمْ بِ نِ کِ اللهِ أَلا بِ نِ کِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُ وبُ». برنامه آموزشی معنویت محور با ایجاد هدف مندی و معنابخشی به زندگی به زندگی جوانان باعث شده است که آنها با توسل به قدرت برتر که همان قادر متعال می باشد از سردرگمی و مشکلات مرتبط با زندگی مدرن رهایی یابند و تفسیر منفی شان از زندگی کمرنگ تر شود. همچنین، معنویت به آنها کمک نموده است تا در شرایط سخت به واسطه ادراک حمایت از جانب خداوند استرس کمتری را تجربه کنند. افراد با شرکت در این برنامه آموزشی قادر شدند نسبت به نقاط قوت و ضعف خویش آگاهی فزاینده ای را کسب نمایند و در سایه این بصیرت یک سبک زندگی سالم مبتنی بر ارزشهای متعالی تمایند.

همچنین، یافتههای پرژوهش نشان داد که برنامه آموزشی معنویت محور به طور معناداری موجب افزایش بهزیستی اجتماعی جوانان در گروه آزمایش نسبت به گروه معناداری موجب افزایش بهزیستی اجتماعی دیگر محققان ازجمله افسانه شهبازی کنترل شده است(۲۰۰۱)، فتحزاده، میکاییلی و عطا دخت (س۱۳۹۸)، مکائیلی، حسین پور، سپهریان و سلیمانی و قربانی (۱۳۹۷)، شربتیان و عرفانیان (۱۳۹۷)، رضایی و نوغان دخت بهمنی (۱۳۹۷)، چتین (۲۰۱۹م)، بار کر و فلورش (۲۰۱۰م)، پارک، لی، سون، کلماک، روف و کوئینگ (۲۰۱۳م) همسو است. در تبین این یافته می توان گفت: جوانانی که در برنامه آموزشی معنویت محور شرکت کرده بودند نسبت به گروه کنترل از انسجام، پذیرش اجتماعی و مشارکت اجتماعی بالاتری برخوردار بودند. بدین صورت که در ک شخصی عمیق تری از جامعه با توجه به خصوصیات شخصیتی افراد داشتند، نگاه مثبت تری به ماهیت انسانها پرورش داده بودند و در حضور دیگران احساس راحتی و امنیت می کردند. علاوه بر این، خود را عضو مهمی از جامعه تلقی کرده و بیا ایجاد انعطاف پذیری روان شناختی انطباق بیشتری در تعامل با محیط و اطرافیان ایجاد انعطاف پذیری روان شناختی انطباق بیشتری در تعامل با محیط و اطرافیان ایجاد انعطاف پذیری روان شناختی انطباق بیشتری در تعامل با محیط و اطرافیان

# محدوديت پژوهش

یکی از محدودیتهای مطالعه حاضر، پوششدهی جوانان با دامنه سنی ۲۵ تا ۴۰ سال در شهر تهران است و دیگر گروههای سنی و دیگر مناطق را در بر نگرفته است؛ لذا، باید درباره تعمیم نتایج به دیگر افراد در شهرها و مناطق با فرهنگ های متفاوت جانب احتیاط رعایت گردد.

# پیشنهادات پژوهش

برنامه آموزشی معنویت محور برای کمک به افراد جوان ساخته شده است، اما در پژوهش حاضر تنها بر شهر تهران اجرا شده است؛ بنابراین، پیشنهاد می گردد پژوهشگران آتی برنامه آموزشی مذکور را بر روی جوانان دیگر مناطق مختلف کشور اجرا کنند و در مراکز درمانی بکار گیرند تا شاهد تاثیرات مطلوب آن بر سبک زندگی افراد جامعه باشیم.

به پژوهشگران توصیه می شود که در مطالعات آتی مقایسه ای علمی میان برنامه آموزشی معنویت محور و دیگر رویکردهای آموزشی - درمانی در حوزه معنادرانی انجام دهند تا میزان کار آمدی آن در مقایسه با دیگر رویکردها مشخص گردد.

از آنجاکه برنامه آموزشی معنویت محور بر مبنای جدید ترین یافته های علوم انسانی طراحی شده است، به روان شناسان و پژوهش گرانی که در حوزه روان درمانی فعالیت می کنند توصیه می شود که از تکنیکها و اصول کاربردی این برنامه آموزشی جهت تسریع فرایند درمان بیماران استفاده نمایند.

با توجه به اینکه سطح تحصیلی، اقتصادی، و اجتماعی خانواده ها بر تعمیم دهی نتایج تأثیر می گذارد پیشنهاد می شود که مطالعات آتی با رفع این محدودیت ها، به دقتِ نتایج به دست آمده و تعمیم دهی یافته ها کمک کنند.



# فهرست منابع

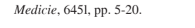
- \* قرآن كريم.
- آقاجانزاده، امین؛ یدالله پور، محمدهادی؛ خفری، ثریا و ساروی، مهرداد. (۱۳۹۸). پیشبینی رضایت از زندگی براساس بهزیستی وجودی، مذهبی و معنوی در سالمندان مبتلا به بیماری عروق کرونر. نشریه آزمون پرستاری، ۸(۵)، صص ۱-۹.
- جان راسل، هینلز. (۱۳۸۹). فرهنگ ادیان جهان (مترجم: گروه مترجمان). قم: انتشارات دانشگاه ادیان و مذاهب.
- ۳. جعفری، عیسی. (۱۳۹۴). پیش بینی کننده های معنوی سلامت روان پرستاران: نقش معنا در زندگی، بهزیستی مذهبی و بهزیستی وجودی. مجله مامایی پرستاری، ۱۳(۸)، صص ۶۷۶–۶۸۴.
  - ۴. جوادى آملى، عبدالله. (١٣٨٩). تفسير موضوعي قران كريم. قم: مؤسسه اسراء.
- ۵. رضایی، امید؛ نوغان دخت بهمنی، محسن. (۱۳۹۶). بهزیستی اجتماعی دانشجویان وعوامل موثر برآن. مجله علوم اجتماعی دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه فردوسی مشهد، ۱۳-۵۶ مص ۳۱-۵۶.
  - 2. رى شهرى، محمد. (١٣٧٨). ميزان الحكمه (ج٢). قم: مكتب اعلام اسلامى.
- ۷. ساجدی، ابوالفضل. (۱۳۸۷). دین و سلامت روان. مجله روان شناسی دین، شماره ۱، صص ۷–۱۹.
- ۸ سام آرام، علی. (۱۳۸۸). بررسی رابطه سلامت اجتماعی با امنیت اجتماعی تأکید بر رهیافت
   پلیس جامعه محور. انتظام اجتماعی، ۱(۱)، صص ۹-۲۹.
- ۹. سام آرام، عزتاله. (۱۳۹۱). نظریههای مدد کاری اجتماعی. تهران: انتشارات دانشگاه علامه طباطبایی .
- ۱۰. شربتیان، محمدحسن؛ عرفانیان، المیرا. (۱۳۹۷). تأثیر سرمایه اجتماعی بر بهزیستی اجتماعی بو بهزیستی اجتماعی بو اسطه نقش میانجی کیفیت زندگی و رضایت از زندگی جوانان ۱۸ تا ۳۰ ساله شهرستان قاین. فصلنامه توسعه اجتماعی (توسعه انسانی سابق)، دوره ۱۳(۴۹)، صص ۱۹۵–۲۲۷.



- ۱۱. شلدریک، فیلیپ. (۱۳۹۹). درامدی بسیار کوتاه بر معنویت (مترجمان: مینا درفشی و بهزاد سالکی). قم: بوستان کتاب.
- ۱۲. شهبازی راد، افسانه. (۱۳۹۰). رابطه معنویت، تاب آوری و راهبردهای مقابله ای با بهزیستی و کیفیت زندگی در دانشجویان دانشگاه رازی. پایان نامه کارشناسی ارشد دانشگاه رازی کرمانشاه.
- ۱۳. طالبی دارابی، باقر. (۱۳۹۳). معنویت گرایی نوین به مثابه گفتمان. مجله علوم اجتماعی ۲۲-۲۵۲.
- ۱۴. طباطبایی، سیدمحمدحسین. (۱۴۱۷ق). المیزان فی تفسیر القرآن (چاپ پنجم). قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه.
- ۱۵. غباری بناب، باقر. (۱۳۹۶). معنویت و شیوه های ارتقا آن در جوانان. تهران: انتشارات الگوس اسلامی ایرانی پیشرفت.
- فرانکل، ویکتور. (۱۳۷۵). خدا در ناخود آگاه (مترجم: ابراهیم یزدی، چاپ اول). تهران: انتشارات رسا.
- ۱۷. کرمی، جهانگیر؛ پیری کامرانی، مرضیه و کریمی، پروانه. (۱۳۹۴). تأثیر آموزش معنویت در مانی بر سازگاری اجتماعی در دانشجویان. نشریه اخلاق، ۵(۳۹)، صص ۱۸۰–۲۰۰.
- ۱۸. لاری، نرجس؛ حجازی، الهه و غباری بناب، باقر. (۱۳۹۲). بررسی وضعیت هویت معنوی ادراک شده در اوایل بزرگسالی: مطالعه کیفی نمونه موردی دانشجویان مسلمان دانشگاه تهران، یایان نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه تهران.
- ۱۹. مزلو، آبراهام. (۱۳۷۱). به سوی روان شناسی بودن (مترجم: احمد رضوانی). مشهد: آستان قدس رضوی.
  - ۲۰. مطهری، مرتضی. (۱۳۸۷). مجموعه آثار (ج۸، ۱۱ و ۲۲). تهران: انتشارات صدرا.
- ۲۱. ملکیان، مصطفی. (۱۳۸۶). انسان مدرن و اندیشه پیشرفت. مجله آیین اسفند، شماره ۱۱، صص ۴۸-۵۲.



- ۲۲. قربانی، هدی؛ مکائیلی منبع، فرزانه و حسین یور، علیرضا. (۱۳۹۷). بررسی رابطه بهزیستی معنوی بهزیستی اجتماعی با عملکرد تحصیلی در دانشجویان دختر دانشگاه ارومه، باباننامه کار شناسی ار شد.
- ۲۳. حیدری، غلامحسن؛ غنایی، زیا. (۱۳۸۷). هنجاریایی پرسش نامه بهزیستی اجتماعی. اندیشه و رفتار، ۲(۷)، صص ۳۱-۴۰.
- ۲۴. دهشیری، غلامرضا؛ سهرایی اسمرود، فرامرز؛ جعفری، عیسی و نجفی، محمود. (۱۳۸۷). بررسی خصوصیات روانسنجی مقیاس بهزیستی معنوی در میان دانشجویان. مطالعات روانشناختی، ۴(۳)، صص ۱۲۹-۱۴۴.
- ۲۵. عامدی جعفری، حسن؛ رستگار، عباسعلی. (۱۳۸۵). ظهور معنویت در سازمانها: مفاهیم، تعاریف، پیش فرض ها، مدل مفهو می. فصلنامه علوم مدیریت ایران، ۲(۵)، صص ۹۹-۱۲۱.
- 26. Barker, S. L., & Floersch, J. E. (2010). Practitioners' understandings of spirituality: implications for social work education. Journal of Social Work Education, 46(3), pp. 357-370.
- 27. Benson, P. L., & Roehlkepartain, E. C. (2008). Spiritual development: A missing priority in youth development. New Directions for Youth Development [Special issue: Spiritual Development], 118, pp. 13–28.
- 28. Chan, K. (2018). Is religious and existential well-being important in quality of life in Hong Kong Chinese? *The Social Science Journal*, 55, pp. 273–283.
- 29. Davis, B. (2005). Mediators of the relationships between hope and wellbeing in older adults. Clinical nursing research, 14(3), pp. 253-272.
- 30. Davison, SN, & Jhangri, GS. (2010). Existential and Religious Dimentions of Sprituality and their Relationship with Health Related Quality of Life in Chronic Kidney Disease. Clin J Am Soc Nephrol, 5(11). pp. 1969-1976.
- 31. De Siva, M., & Hattly, S. R. (2007). Social Capital and mental Health: A Comparative Analysis of four low income contries". social science and



- 32. Elkins, D. N., Hedstrom, L. J., Hughes, L. L., Leaf, J. A. & Saunders, C. (1988). Toward a humanistic phenomenological spirituality: Definition, description, *and measurement. Journal of Humanistic*.
- 33. Feten Fekih-Romdhane, Abir Ben Hamouda, Rania Khemakhem, Soumeyya Halayem, Ahlem BelHadj & Majda Cheour. (2020). Existential well-being predicts psychopathy traits in Tunisian college students, Mental Health, Religion & Culture.
- 34. Fowler, J., & Dell, M. (2006). Stages of faith from infancy through adolescence: Reflections on three decades of faith development theory. In: E. Roehlkepartain, P. King, L. Wagener, & P. Benson (Eds.), Handbook of spiritual development in childhood and adolescence (pp. 34–44). London: Sage.
- 35. Gall, M. D., Gall, J. P., Borg, W. R. (2007). *Educational Research: An Introduction. New York, NY*: Pearson Education.
- 36. Hartman, R. O., & Betz, N. E. (2007). The five-factor model and career self-efficacy: General and domain-specific relationships. *Journal of Career Assessment*, 15, pp. 145-161.
- 37. Hawton A, Green C, Dickens AP, Richards SH, Taylor RS, Edwards R, et al. (2011). *The impact of social isolation on the health status and health-related quality of life of older people*. Qual Life Res.; 20(1), pp. 57-67.
- 38. Johnson, B. (2008). A tale of two religious effects: Evidence for the protective and prosocial impact of organic religion. In K. K. Kline (Ed.), Authoritative communities: The scientific case for
- 39. Keyes, C. L. M. (1998). Social well-being. *Social Psychology Quarterly*, 61(2), pp. 121- 140.
- 40. Keyes, C. L. M., & Shapiro, A. (2004). Social well-being in the u. s: A Descriptive Epidemiology, In Orville Brim, Carol D. Ryff & Ronald C. Kessler (Eds.), Healthing Are you? A National Study of well-being of Midlife, university of Chicago Press.



- 41. Leijssen, M. (2014). *Existential wellbeing counselling. In Madison*, G. (Ed). Emerging Practice in Focusing- Oriented Psychotherapy. Innovative Theory, Applications and Practice. London: Jessica Kingsley Publishers. pp. 142-157
- 42. MacDonald, D. A. (2000). Spirituality: Description, measurement and relation to the Five Factor Model of personality. *Journal of Personality*, 68, pp. 153–197
- 43. Mahdavi, A., Jenaabadi, H., Mosavimoghadam, S. R., Shojaei Langari, S. S., Gholamali Lavasani, M., & Madani, Y. (2019). Relationship Between Mental, Existential, and Religious Well-Being and Death Anxiety in Women with Breast Cancer. *Archives of Breast Cancer*, pp. 29–34.
- 44. Maslow, A. H. (1970). *Religions, Values, and Peak Experiences*, New York: Penguin Books.
- 45. Maslow, A. H. (1979). The journals of A. H. Maslow (Vols.1-2), R. J. Lowry, Ed.
- 46. McIntosh, D., & Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The Role of personal faith and control beliefs. In M. Lynn& D. Moberg (Eds.), Research in the social scientific study of religion (Vol. 2, pp. 167-194). Greenwich ,CT:JAI
- 47. Mehmet Çetin. (2019) Effects of Religious Participation on Social Inclusion and Existential Well-Being Levels of Muslim Refugees and Immigrants in Turkey, *The International Journal for the Psychology of Religion*, 29:2, pp. 64-76, DOI: 10.1080/10508619.2019.1580092
- 48. Muller, P. S., Plevak, D. J., Rummans, T. A. (2001). Religious Involvement, Sprituality and Medicine: *Implications for Clinical Practice*, 76(12), pp. 1225-1235.
- 49. Pargament, K. I. (1997). *The psychology of religion and coping, Theory, research, practice*, New York, London: The Guilford Press.
- 50. Park, C. L., Lim, H., Newlon, M., Suresh, D. P., & Bliss, D. E. (2013). Dimensions of Religiousness and Spirituality as Predictors of Well-Being in Advanced Chronic Heart Failure Patients. *Journal of religion and health*, pp. 1-12.



- Park, N. S., Lee, B. S., Sun, F., Klemmack, D. L., Roff, L. L., & Koenig, H. G. (2013). Typologies of religiousness/spirituality: Implications for health and well-being. *Journal of religion and health*, 52(3), pp. 828-839.
- 52. Piedmont, R. L. (1999) *Spirituality Represent the Sixth Factor of Personality Spiritual Transcendence and the Five-Factor Model*, https://www.researchgate.net/publication/271706484 Does
- 53. Riggle, R. J., Edmondson, D. R., & Hansen, J. D. (2009). A meta-analysis of the relationship between perceived organizational support and job outcomes: 20 years of research. *Journal of Business Research*, 62(10), pp. 1027-1030
- 54. Rye MS, Pargament KI, Pan W, Yingling DW, Shogren KA, Ito M. (2005). *Can group interventions facilitate forgiveness of an ex-spouse*? A randomized clinical trial. *J Consult Clin Psychol*, 73(5), pp. 880-92.
- 55. Shedlock, D., & Cornelius, S. (2003). *Psychological approaches to Wisdom and its development. In J. Demick&C .And reoletti* (Eds.), Handbook of adult development (pp.153–168). Westport, CT: Praeger.
- 56. Shedlock, D., & Cornelius, S. (2003). *Psychological approaches to Wisdom and its development*. In J. Demick & C. and reoletti (Eds.), Handbook of adult development (pp.153–168). Westport, CT: Praeger.
- 57. Sheldrake, P. (2007). A Brief History of Spirituality. Oxford, Malden and Calton: Blackwell
- 58. Wach, E. & Ward, R.(2013). Learning about qualitative document analysis.

  Institute of Development Studies BrightonBn1 9re Uk. Available in: www.ids.ac.uk/publications/ids-series-titles/ practice-papers-in-brief. Last visited 2015-11-20
- 59. West, William. (2001). Psychotherapy & Spirituality: Crossing the Line Between Therapy and Religion, Sage Publications, London, Volume 12 https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.756080
- 60. Wilber, K. (2000). Sex, ecology, spirituality: The spirit of evolution: The collected works of len.



#### References

- \*Holy Quran
- 1. Abedi Jafari, H., & Rastgar, A. (1385 AP). The Emergence of Spirituality in Organizations: Concepts, Definitions, Assumptions, Conceptual Model. *Iranian Management Sciences*, 2(5), pp. 99-121. [In Persian]
- 2. Aqajanzadeh, A., Yadalapour, M. H., Khefri, S., & Sarvi, M. (1398 AP). Prediction of life satisfaction based on existential, religious, and spiritual well-being in elderly patients with coronary artery disease. *Nursing Research*, 8(5), pp. 1-9. [In Persian]
- 3. Barker, S. L., & Floersch, J. E. (2010). Practitioners' understandings of spirituality: implications for social work education. *Social Work Education*, 46(3), pp. 357-370.
- 4. Benson, P. L., & Roehlkepartain, E. C. (2008). Spiritual development: A missing priority in youth development. *New Directions for Youth Development*, 118, pp. 13–28.
- 5. Chan, K. (2018). Is religious and existential well-being important in quality of life in Hong Kong Chinese? *The Social Science*, 55, pp. 273–283.
- 6. Davis, B. (2005). Mediators of the relationships between hope and wellbeing in older adults. *Clinical nursing research*, 14(3), pp. 253-272.
- 7. Davison, S. N., & Jhangri, G. S. (2010). Existential and Religious Dimentions of Sprituality and their Relationship with Health Related Quality of Life in Chronic Kidney Disease. *Clin J Am Soc Nephrol*, 5(11), pp. 1969-1976.
- 8. De Siva, M., & Hattly, S. R. (2007). Social Capital and mental Health: A Comparative Analysis of four low income contries. *Social science and Medicie*, 6451, pp. 5-20.
- 9. Dehshiri, G., Sohrabi Esmerod, F., Jafari, I., & Najafi, M. (1387 AP). Psychometric Properties of the Spiritual Well-being Scale among Students. *Psychological Studies*, 4(3), pp. 129-144. [In Persian]
- Elkins, D. N., Hedstrom, L. J., Hughes, L. L., Leaf, J. A., & Saunders, C. (1988). Toward a humanistic phenomenological spirituality: Definition, description, and measurement. *Humanistic*.



- 11. Fekih-Romdhane, F., Ben Hamouda, A., Khemakhem, R., Halayem, S., BelHadj, A., & Cheour, M. (2020). Existential well-being predicts psychopathy traits in Tunisian college students. *Mental Health, Religion & Culture*.
- 12. Fowler, J., & Dell, M. (2006). Stages of faith from infancy through adolescence: Reflections on three decades of faith development theory. In E. Roehlkepartain, P. King, L. Wagener, & P. Benson (Eds.). *Handbook of spiritual development in childhood and adolescence*, 34–44. London: Sage.
- 13. Frankl, V. (1375 AP). *God in the Unconsciou* (Trans: E. Yazdi). Tehran: Rasa. [In Persian]
- 14. Gall, M. D., Gall, J. P., & Borg, W. R. (2007). *Educational Research: An Introduction*. New York, NY: Pearson Education.
- 15. Ghobaribanab, B. (1396 AP). *Spirituality and its promotion methods in youth.*Tehran: Publications of the Iranian Islamic model of progress. [In Persian]
- 16. Hartman, R. O., & Betz, N. E. (2007). The five-factor model and career self-efficacy: General and domain-specific relationships. *Career Assessment*, 15, pp. 145-161.
- 17. Hawton, A., Green, C., Dickens, A. P., Richards, S. H., Taylor, R. S., Edwards, R., et al. (2011). The impact of social isolation on the health status and health-related quality of life of older people. *Quality of Life Research*, 20(1), pp. 57-67.
- 18. Heydari, G., & Ghanaei, Z. (1387 AP). Standardization of the Social Wellbeing Questionnaire. *Thought and Behavior in Clinical Psychology*, 2(7), pp. 31-40. [In Persian]
- 19. Hinz, J. R. (1389 AP). *The World's Religions: A Culture of Religions* (Translator Group, Trans.). Qom: Publications of the University of Religions and Denominations. [In Persian]
- 20. Jafari, I. (1394 AP). Predictors of spiritual health in psychiatric nurses: The role of meaning in life, religious well-being, and existential well-being. *Midwifery and Nursing*, 13(8), pp. 676-684. [In Persian]



- 21. Javadi Amoli, A. (1389 AP). Subjective interpretation of the Holy Quran. Oom: Isra. [In Persian]
- 22. Johnson, B. (2008). *A tale of two religious effects: Evidence for the protective and prosocial impact of organic religion*. In K. K. Kline (Ed.). Authoritative communities: The scientific case for nurturing the whole child, pp. 220-242. New York, NY: Springer.
- 23. Karami, J., Piri Kamrani, M., & Karimi, P. (2015). The Effect of Therapeutic Spirituality Education on Social Adaptation in Students. *Ethics*, 5(39), pp. 180-200. [In Persian]
- 24. Keyes, C. L. M. (1998). Social well-being. *Social Psychology Quarterly*, 61(2), pp. 121-140.
- 25. Keyes, C. L. M., & Shapiro, A. (2004). Social well-being in the U.S: A descriptive epidemiology (In: Eds.: O. Brim, C. D. Ryff, & R. C. Kessler). How healthy are you? A national study of well-being at midlife, pp. 350-372. Chicago, IL: University of Chicago Press.
- 26. Lari, N., Hejazi, E., & Ghobaribanab, B. (1392 AP). The Study of Perceived Spiritual Identity in Early Adulthood: A Qualitative Study on Muslim Students of the University of Tehran. Master's Thesis, University of Tehran. [In Persian]
- 27. Leijssen, M. (2014). Existential wellbeing counselling. In G. Madison (Ed.), Emerging Practice in Focusing-Oriented Psychotherapy: Innovative Theory, Applications and Practice, pp. 142-157. London: Jessica Kingsley Publishers.
- 28. MacDonald, D. A. (2000). Spirituality: Description, measurement and relation to the Five Factor Model of personality. *Personality*, 68, pp. 153-197.
- 29. Mahdavi, A., Jenaabadi, H., Mosavimoqadam, S. R., Shojaei Langari, S. S., Gholamali Lavasani, M., & Madani, Y. (2019). Relationship between mental, existential, and religious well-being and death anxiety in women with breast cancer. *Archives of Breast Cancer*, 6(1), pp. 29-34.
- 30. Malekian, M. (1386 AP). Modern Man and the Idea of Progress. *Ayeneh Esfand*, 11, pp. 48-52. [In Persian]



- 31. Maslow, A. H. (1970). *Religions, Values, and Peak Experiences*. New York: Penguin Books.
- 32. Maslow, A. H. (1979). *The journals of A. H. Maslow* (Vols.1 & 2). Lowry, R. J. (Ed.).
- 33. Mazlow, A. (1371 AP). *Toward Psychology of Being* (Trans: A. Rezvani). Mashhad: Astan Quds Razavi. [In Persian]
- 34. McIntosh, D., & Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The role of personal faith and control beliefs. (In: Eds.: M. Lynn & D. Moberg). *Research in the social scientific study of religion* (Vol. 2), pp. 167-194. Greenwich, CT: JAI.
- 35. Mehmet, Ç. (2019). Effects of Religious Participation on Social Inclusion and Existential Well-Being Levels of Muslim Refugees and Immigrants in Turkey. *The International Journal for the Psychology of Religion*, 29(2), pp. 64-76. DOI: 10.1080/10508619.2019.1580092
- 36. Motahhari, M. (1387 AP). *Collected Works* (Vols. 8, 11 & 22). Tehran: Sadra. [In Persian]
- 37. Muller, P. S., Plevak, D. J., & Rummans, T. A. (2001). Religious Involvement, Spirituality, and Medicine: Implications for Clinical Practice. *Mayo Clinic Proceedings*, 76(12), pp. 1225-1235.
- 38. Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, practice.
- 39. Park, C. L., Lim, H., Newlon, M., Suresh, D. P., & Bliss, D. E. (2013). Dimensions of Religiousness and Spirituality as Predictors of Well-Being in Advanced Chronic Heart Failure Patients.
- 40. Park, N. S., Lee, B. S., Sun, F., Klemmack, D. L., Roff, L. L., & Koenig, H. G. (2013). Typologies of religiousness/spirituality: Implications for health and well-being.
- 41. Piedmont, R. L. (1999). Spirituality Represents the Sixth Factor of Personality: Spiritual Transcendence and the Five-Factor Model.



- 42. Qorbani, H., Mika'ili Monie, F., & Hosseinpour, A. R. (1397 AP). Investigating the Relationship between Spiritual Well-being, Social Wellbeing, and Academic Performance in Female Students at Urmia University. Master's Thesis. [In Persian]
- 43. Rey Shahri, M. (1378 AP). *Mizan al-Hikmah* (Vol. 2). Qom: Maktab-e Elam-e Islami. [In Arabic]
- 44. Rezaei, O., & Noghandokht Bahmani, M. (1396 AP). Social well-being of students and its influencing factors. *Social Sciences, Faculty of Literature and Humanities, Ferdowsi University of Mashhad*, 14(30), pp. 31-56. [In Persian]
- 45. Riggle, R. J., Edmondson, D. R., & Hansen, J. D. (2009). A meta-analysis of the relationship between perceived organizational support and job outcomes: 20 years of research.
- 46. Rye MS, Pargament KI, Pan W, Yingling DW, Shogren KA, Ito M. (2005). Can group interventions facilitate forgiveness of an ex-spouse? A randomized clinical trial.
- 47. Sajjedi, A. (1387 AP). Religion and mental health. *Psychology of Religion*, (1), pp. 7-19. [In Persian]
- 48. Sam Aram, A. (1388 AP). The relationship between social health and social security with an emphasis on the community policing approach. *Social Order*, 1(1), pp. 9-29. [In Persian]
- 49. Sam Aram, E. (1391 AP). *Theories of social work*. Tehran: Allameh Tabataba'i University. [In Persian]
- Scheldrick, P. (1399 AP). A Very Short Introduction to Spirituality (Derafshi, M., & Saleki, B, Trans.). Qom: Bustan Ketab. [In Persian]
- 51. Shahbazi Rad, A. (1390 AP). The relationship between spirituality, resilience, coping strategies, and well-being and quality of life in students of Razi University. Master's thesis. Razi University, Kermanshah. [In Persian]
- 52. Sharbatian, M. H., & Erfanian, A. (1397 AP). The impact of social capital on social well-being through the mediating role of quality of life and life satisfaction in young people aged 18 to 30 in Qaen city. *Social Development Quarterly (Former Human Development)*, 13(49), pp. 195-227. [In Persian]



- 53. Shedlock, D., & Cornelius, S. (2003). *Psychological approaches to Wisdom and its development*.
- 54. Shedlock, D., & Cornelius, S. (2003). *Psychological approaches to Wisdom and its development*.
- 55. Sheldrake, P. (2007). A Brief History of Spirituality.
- 56. Tabatabaei, S. M. H. (1417 AH). *Al-Mizan fi Tafsir al-Quran* (5<sup>th</sup> ed.). Qom: Islamic Propagation Office of the Seminary. [In Arabic]
- 57. Talebi Darabi, B. (1393 AP). Modern spirituality as discourse. *Social Sciences*, 20(62), pp. 213-252. [In Persian]
- 58. Wach, E., & Ward, R. (2013). Learning about qualitative document analysis.
- 59. West, William. (2001). Psychotherapy & Spirituality: Crossing the Line between Therapy and Religion.
- 60. Wilber, K. (2000). Sex, ecology, spirituality: The spirit of evolution.